
Gianni Vattimo

Introducción a Heidegger

Traducción de
ALBERTO CIRIA

Herder

Vattimo_2_251204.indd   5 4/12/25   16:15



Título original: Introduzione a Heidegger
Traducción: Alberto Ciria
Diseño de la cubierta: Herder

© 1996, Laterza, Roma
© 2026, Herder Editorial, S.L., Barcelona

ISBN: 978-84-254-5340-3

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública o transformación de 
esta obra solo puede ser realizada con la autorización de sus titulares, salvo excepción prevista 
por la ley. Diríjase a CEDRO (Centro de Derechos Reprográficos) si necesita reproducir algún 
fragmento de esta obra (www.conlicencia.com).

Imprenta: 
Depósito legal: 

Printed in Spain – Impreso en España

Herder
www.herdereditorial.com

Vattimo_2_251204.indd   6 4/12/25   16:15



Índice

I.	 SER Y TIEMPO  ...........................................................	 9

	 1. Neokantianismo, fenomenología, existencialismo ....	 9

	 2. El ser del hombre como ser en el mundo  ...............	 24

	 3. La mundanidad del mundo  ....................................	 29

	 4. La constitución existencial del «ser ahí»  ..................	 35

	 5. La situación afectiva y el haber sido arrojado  ..........	 39

	 6. Haber sido arrojado y caída. Autenticidad  
	   e inautenticidad  ....................................................	 44

	 7. «Ser ahí» y temporalidad. El ser para la muerte  ........	 53

	 8. Resultados y perspectivas de la ontología  
	   fundamental  ..........................................................	 64

II.	 LA METAFÍSICA COMO HISTORIA DEL SER  ...................	 67

	 1. ¿Qué es la metafísica?  ............................................	 67

	 2. Verdad y no verdad  ...............................................	 79

	 3. Metafísica e historia del ser  ....................................	 86

	 4. Nietzsche y el final de la metafísica  ........................	 90

	 5. ¿Superación de la metafísica?  ..................................	 102

Vattimo_2_251204.indd   7 4/12/25   16:15



III.	 SER, ACONTECIMIENTO REVELADOR, LENGUAJE  .........	 107

	 1. ¿Qué significa pensar?  ............................................	 107

	 2. Obra de arte y verdad  ............................................	 118

	 3. Acontecimiento revelador y lenguaje  .....................	 128

	 4. La hermenéutica como pensamiento del ser  ...........	 134

CRONOLOGÍA DE LA VIDA Y DE LAS OBRAS  .......................	 149

HISTORIA DE LA CRÍTICA  ................................................	 153

BIBLIOGRAFÍA  .................................................................	 173

Vattimo_2_251204.indd   8 4/12/25   16:15



– 9 –

I

Ser y tiempo

1. Neokantianismo, fenomenología, existencialismo

Ser y tiempo, la obra con la que en 1927 Heidegger acaparó la 
atención no solo del mundo filosófico,1 sino también del público 
no especializado, lleva como epígrafe un pasaje del Sofista de 
Platón (244a). En él se dice que, por muy obvio que aparente ser 
el concepto de «ente», dista mucho de significar algo que no 
necesite aclaración. Esto no ha cambiado desde entonces. Igual 
que en tiempos de Platón, también para nosotros la noción de 
ser es obvia solo en apariencia. Por eso, es necesario replantear el 
problema del ser. Ser y tiempo es la «primera» obra de Heidegger, 
en el sentido de que, con ella, comienza la elaboración de la 
perspectiva teórica más específica y característicamente hei
deggeriana. Sin embargo, todavía hoy, cuando leemos esta obra, 
solemos atender casi exclusivamente al análisis de la existencia 
humana que se desarrolla en ella, y tendemos a olvidar que el 
núcleo en torno al cual gira el libro entero es la cuestión del ser. 
También a nosotros nos parecería que eso del ser es algo obvio. 
En principio, el problema del ser nos suena a algo extraño o, 
cuando menos, «abstracto». En este punto, la situación cultural y 
filosófica de 1927, cuando salió publicado Ser y tiempo, no era 

1   Martin Heidegger, Ser y tiempo, Madrid, Trotta, 2018. Como referencias 
de las citas de Heidegger se señalan los pasajes de las ediciones españolas exis-
tentes, aunque aquí se han homogeneizado la terminología y el estilo en la 
traducción de los textos. (N. del T.)

Vattimo_2_251204.indd   9 4/12/25   16:15



– 10 –

Introducción a Heidegger

muy distinta de la nuestra. Lo cierto es que, como veremos, Hei-
degger considera que del propio problema del ser forma parte 
esta circunstancia, aparentemente extrínseca y accidental, de que 
el problema mismo parezca ajeno y distante, o que incluso ni 
siquiera parezca ser un problema.

¿Pero cómo llega Heidegger a advertir que el problema del 
ser tiene una importancia tan capital, hasta el punto de que, en 
adelante, ese problema constituirá el único tema de todo su iti-
nerario filosófico? Acerca de esto, las páginas iniciales de Ser y 
tiempo, además del epígrafe con la cita del Sofista, nos aportan otra 
información muy importante: la obra está dedicada a Edmund 
Husserl, a quien Heidegger consideraba su maestro. No hay duda 
de que Husserl, el fundador de la fenomenología, acabará siendo 
una figura determinante en la formación filosófica de Heidegger. 
Pero eso no será hasta relativamente tarde. Heidegger cursó sus 
estudios universitarios en Friburgo, donde estaba la escuela de 
Heinrich Rickert. Esa escuela era el centro principal de la filo-
sofía neokantiana, que a comienzos del siglo XX dominaba la 
cultura filosófica alemana. Todavía durante mucho tiempo habrá 
de seguir imperando en Alemania una mentalidad filosófica de 
ascendencia neokantiana, aunque también es verdad que, más 
adelante, algunos de sus representantes se acabarán pasando a la 
fenomenología. En cualquier caso, una mentalidad así era particu
larmente insensible a los planteamientos ontológicos. Por fuerza 
debía parecerle extraño y superfluo el problema del ser. Y, sin 
embargo, fue precisamente partiendo del neokantianismo como 
Heidegger habría de llegar, a través de un itinerario filosófico 
que convendrá reconstruir aquí brevemente, hasta la pregunta 
fundamental que guía todo el planteamiento de Ser y tiempo. 

Las obras de Heidegger publicadas con anterioridad a Ser y 
tiempo son de claro corte neokantiano, ya sea por sus conclusio-
nes, ya sea directamente por la propia elección de los temas. Esas 
obras son: la tesis de doctorado sobre La teoría del juicio en el psi-

Vattimo_2_251204.indd   10 4/12/25   16:15



I. Ser y tiempo

– 11 –

cologismo (1913), la tesis sobre La doctrina de las categorías y del sig-
nificado en Duns Scoto (1916), que Heidegger escribió siendo 
docente privado, y el artículo escrito a modo de introducción y 
publicado ese mismo año sobre El concepto de tiempo en la histo-
riografía.2 La tesis doctoral versa sobre un tema que en aquella 
época era habitual en las discusiones filosóficas: la reivindicación 
de la validez de la «lógica» frente a la tendencia «psicologista», 
proveniente de Stuart Mill, a reducir las leyes lógicas a leyes em-
píricas del funcionamiento de la mente humana. Es la misma 
polémica que, fuera de la escuela neokantiana, habían mantenido 
Husserl3 y Frege.4 Heidegger establece aquí una contraposición 
que, aunque en aquel contexto no revestía especial originalidad, 
lo cierto es que sí resulta enormemente significativa si la exami-
namos a la luz del desarrollo posterior de su pensamiento, que 
ya muy pronto rechazará el concepto de ser como mera presen-
cia y reivindicará la temporalidad del ser. Heidegger distingue 

2   Die Lehre vom Urteil im Psychologismus, Leipzig, 1914; Die Kategorien- und 
Bedeutungslehre des Duns Scotus, Tubinga, 1916; «Der Zeitbegriff in der Ge-
schichtswissenchaft», en Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik, 1916, 
pp. 173-188. En este breve examen de los escritos heideggerianos anteriores a 
Ser y tiempo, especialmente en lo que se refiere a la importancia que tienen los 
cursos universitarios dictados por Heidegger después de 1916, me guío por las 
excelentes páginas que dedica a este tema Otto Pöggeler, que tuvo la ocasión 
de consultar mucho material inédito. Cf. Otto Pöggeler, El camino del pensar de 
Martin Heidegger, Madrid, Alianza, 1993. En cuanto a la situación de Heidegger 
en relación con Husserl y con el clima cultural de la primera parte del siglo 
XX y en los años posteriores a la Primera Guerra Mundial, he tenido en cuenta, 
sobre todo, dos escritos de Hans-Georg Gadamer: la introducción a la edición 
de Reclam del ensayo de Heidegger sobre Der Ursprung des Kunstwerkes, Stutt-
gart, 1960, y «El movimiento fenomenológico», en Hans-Georg Gadamer, El 
movimiento fenomenológico, Madrid, Síntesis, 2016, pp. 52-97. 

3   Por lo menos a partir de las Investigaciones lógicas, Madrid, Alianza, 2006. 
Cf. Renzo Raggiunti, Introduzione a Husserl, Bari, Laterza, 1970.

4   Sobre un primer enfoque de Frege se puede consultar la antología de 
sus escritos ordenada por Corrado Mangione con prefacio de Ludovico Gey-
monat, Aritmetica e logica, Turín, Einaudi, 1965.

Vattimo_2_251204.indd   11 4/12/25   16:15



– 12 –

Introducción a Heidegger

entre la esfera lógica y el mundo de los hechos puramente psí-
quicos. Mientras que el mundo lógico es inmutable, lo que ca-
racteriza al mundo de los hechos psíquicos es la mudanza y la 
temporalidad. Es verdad que el sujeto que capta los significados 
es, él mismo, temporal, y por tanto mutable. Pero cuando capta 
significados los capta como válidos, es decir, percibe en ellos una 
validez que no está sujeta al cambio. Como el psicologismo se 
atiene a los aspectos meramente psicológicos del fenómeno del 
conocimiento, no capta la verdadera naturaleza de la realidad 
lógica, no percibe lo que realmente constituye a la realidad lógica 
como tal, que es la validez, la cual, por definición, es inmune a 
ese flujo temporal que caracteriza a la vida psíquica.

Heidegger desarrolla su discurso sobre la autonomía del mundo 
de los significados en su tesis doctoral sobre Scoto, que escribió 
siendo docente privado. Ya en esa tesis, Heidegger declara explí-
citamente que la filosofía no puede dejar de plantear el problema 
de la validez de las categorías, es decir, el problema de la lógica. Y 
esto, no solo por motivos estrictamente inmanentes, sino también 
desde el punto de vista «transitivo», es decir, desde el punto de 
vista de la validez de las categorías tanto para el sujeto como para 
el propio objeto.5 ¿Pero en qué consiste la validez de las categorías? 

No es este el lugar para decidir si la validez significa un tipo 
peculiar de «ser», un «deber ser» o ninguno de los dos, o si in-
cluso habría que incluirla en un grupo de problemas más pro-
fundos, relacionados con el concepto del espíritu viviente y, sin 
duda, vinculados estrechamente con el problema del valor.6

Así pues, el estudio sobre Scoto concluye con la declaración de 
que es problemático fundamentar la validez objetiva de las cate-

5   Cf. Die Kategorien und Bedeutungslehre des Duns Scotus, op. cit., p. 234.
6   Ibid., p. 235.

Vattimo_2_251204.indd   12 4/12/25   16:15



– 13 –

I. Ser y tiempo

gorías en la vida de la conciencia, la cual se caracteriza por la 
temporalidad y la historicidad. Precisamente en el texto sobre el 
psicologismo se llegaba a la conclusión de que la temporalidad 
y la historicidad de la conciencia hacen imposible reducir la es-
fera lógica al mundo psíquico: «El espíritu viviente es, en cuanto tal, 
esencialmente histórico, en el sentido más amplio del término».7

Evidentemente, aquí no hay ningún regreso al psicologismo. 
La subjetividad de la que aquí se habla, aunque sea una subjeti-
vidad puramente empírica, no excluye la validez de las categorías. 
Lo que aquí se intenta es enlazar explícitamente los dos aspectos 
en principio opuestos: la historicidad del «espíritu viviente» y la 
validez intemporal de la lógica. Es verdad que, hasta ahora, el 
problema solo está esbozado y sigue pendiente. Pero aquí ya se 
excluye que pueda ser tratado en un nivel puramente trascen-
dental. Es decir, se excluye considerar las categorías puras «fun-
ciones del pensamiento».

Para examinar correctamente la lógica y sus problemas, es nece-
sario que el propio contexto desde el que se interpretan trascienda 
a su vez el nivel de la lógica. A la larga, la filosofía no puede prescin-
dir de su óptica específica, que es la metafísica. Para la teoría de la ver-
dad, esto significa que, en última instancia, es necesario hacer una 
interpretación metafísica y teleológica de la conciencia.8

Estos son solo algunos de los pasajes más significativos del capí-
tulo final de la tesis que Heidegger escribió como docente pri-
vado, pero bastan para mostrar cómo aflora ya tempranamente la 
temática que lo llevará a descubrir el camino específico que en 
adelante habrá de seguir su filosofía. Reivindicar la necesidad de 
trascender la lógica y negarse a considerar las categorías meras 

7   Die Kategorien und Bedeutungslehre des Duns Scotus, op. cit., p. 238.
8   Ibid., p. 235.

Vattimo_2_251204.indd   13 4/12/25   16:15



– 14 –

Introducción a Heidegger

funciones del pensamiento son señales muy claras de una actitud 
polémica contra el neokantianismo, que en el futuro todavía ha-
brá de acentuarse más. Y asociar explícitamente la metafísica con 
lo que Heidegger llama «una interpretación metafísica y teleo-
lógica de la conciencia» anticipa ya muy claramente planteamien-
tos expresos de Ser y tiempo.

Así pues, dentro de una problemática y con una terminología 
que todavía son neokantianas, en Heidegger se van configurando 
problemas y expectativas que ya no pueden resolverse desde el 
neokantianismo. Como hemos visto, son problemas y expectati-
vas relacionados con el reconocimiento de la historicidad del 
espíritu viviente, o diciéndolo en términos de Ser y tiempo, con 
la comprensión de la realidad de la existencia, que impide tomar 
al sujeto del conocimiento como ese «yo puro trascendental que 
debe poder acompañar a todas mis representaciones». Al mismo 
tiempo, la comprensión de la vida consciente como historicidad 
también implica una idea de temporalidad que es irreductible al 
concepto de tiempo que manejan las ciencias físicas. En este tema 
se centra el artículo introductorio sobre El concepto de tiempo en 
la historiografía.

¿Cómo influyó la afinidad con Husserl en el planteamiento 
de estos problemas? Ya en los propios temas de las obras que 
acabamos de comentar se aprecia que esos problemas se venían 
gestando desde hacía tiempo. Sin embargo, la influencia de Hus-
serl sobre Heidegger se concreta definitivamente cuando, acabada 
la Primera Guerra Mundial, Heidegger es nombrado asistente de 
Husserl, quien había obtenido una cátedra en Friburgo. En vista 
de los problemas que, como hemos visto, se plantean sobre todo 
en la tesis sobre Duns Scoto, y considerando que Heidegger ya 
se estaba distanciando de la filosofía neokantiana, no parece que 
si se acercó a Husserl fuera porque también en él es central la 
temática trascendental. Es verdad que, sobre todo durante este 
período que estamos considerando, en torno a la Primera Guerra 

Vattimo_2_251204.indd   14 4/12/25   16:15



– 15 –

I. Ser y tiempo

Mundial, la fenomenología husserliana, con su programa de la 
reducción trascendental, presenta profundas afinidades con el 
neokantianismo.9 Pero que precisamente Ser y tiempo, una obra 
que ya está muy lejos del neokantianismo, esté dedicada a Husserl, 
demuestra que lo que Heidegger veía en Husserl y en la feno-
menología, más que una variación y una profundización del 
punto de vista trascendental neokantiano, era una ampliación de 
ese discurso a las dimensiones de la historicidad y la realidad,  
y en definitiva a la dimensión de lo concreto. Esas eran las di-
mensiones a las que se aludía en las páginas finales de la tesis 
sobre Scoto. Pero teniendo en cuenta el nivel de desarrollo que 
había alcanzado la fenomenología hacia 1920, y considerando no 
solo las elaboraciones filosóficas que Heidegger hacía en Ser y 
tiempo, sino también las que ya había hecho en sus obras anterio-
res y en los seminarios que venía impartiendo en Friburgo desde 
1916, ¿era legítima esta «interpretación» que Heidegger parecía 
hacer de la fenomenología husserliana? Es cierto que, en las obras 
que Husserl había publicado hasta entonces, Heidegger ya podía 
encontrar una novedad radical respecto del neokantianismo, y 
precisamente en consonancia con su propio interés por lo real  
y lo concreto. Mientras que el neokantianismo insistía en que la 
ciencia, con su carácter constructivo y matemático, era la única 
forma de conocimiento válido, para Husserl el acto cognoscitivo 
radica en lo que él llamaba la «intuición de las esencias», que es 
irreductible al conocimiento científico y que consiste en alcan-
zar las cosas mismas, o por así decirlo, en encontrárselas en carne 
y hueso. La interpretación que Heidegger hace del concepto de 
fenómeno en Ser y tiempo se remitirá a esta concepción husser-
liana de la intuición. A diferencia del neokantianismo, Heidegger 
ya no entiende el fenómeno en contraposición a la cosa en sí, 

9   Sobre el sentido y los límites de la influencia del neokantianismo en 
Husserl, cf. Hans-Georg Gadamer, «El movimiento fenomenológico», op. cit., pp. 
59 ss.; Otto Pöggeler, El camino del pensar de Martin Heidegger, op. cit., pp. 81 ss.

Vattimo_2_251204.indd   15 4/12/25   16:15


