
Viktor Frankl
Pinchas Lapide

BÚSQUEDA DE DIOS 
Y SENTIDO DE LA VIDA

Diálogo entre un teólogo y un psicólogo

Traducción de 
GILBERTO CANAL MARCOS

Herder

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 5



Título original: Gottsuche und Sinnfrage. Ein Gespräch
Traducción:Gilberto Canal Marcos

© 2005,  Gütersloher Verlagshaus GmbH, Gütersloh
© 2005,  Herder Editorial, S.L., Barcelona

ISBN: 978-84-254-2833-3

Cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública 
o transformación de esta obra solo puede ser realizada con la autorización 
de sus titulares, salvo excepción prevista por la ley. Diríjase a CEDRO 

 si necesita reproducir algún fragmento 
de esta obra  (wwww w.conlicencia.com).

I  
Depósito  legal :  B - 28.588-2012
Printed in Spain – Impreso en España 

Herder
www.herdereditorial.com

šúðþË−úZÅýúžŠŽZZkrikijoZZkrtlsZZã łˆłžúZp

2.ª edición, 6.ª impresión, 2021



ÍNDICE

Acerca de este libro
por Alexander Batthyany

9

Viktor Frankl, su vida y su obra
por Alexander Batthyany

25

Pinchas Lapide, su vida y su obra
por Ruth Lapide

43

Prólogo 
por Viktor Frankl y Pinchas Lapide

55

Diálogo entre un teólogo y un psicólogo

57

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 7



maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 8



9

ACERCA DE ESTE LIBRO*

Viktor Frankl ha dejado una vasta obra literaria. Muchos de
sus libros —sobre todo El hombre en busca de sentido y Psicoa-
nálisis y existencialismo— se han establecido ya hace mucho
tiempo como clásicos en todo el mundo. Algo menos conoci-
do para la opinión pública en general resulta Frankl como autor
de más de 400 artículos científicos y filosóficos en los que, en
su condición de psiquiatra y neurólogo, se interna algunas veces
en ámbitos colindantes con su trabajo de investigación propia-
mente dicho. El presente opúsculo pertenece también a esa
rama de su vasta obra. El mismo surgió a partir de una conver-
sación de varias horas entre el científico de las religiones judío
Pinchas Lapide y Viktor Frankl, que tuvo lugar en agosto de
1984 en la casa de Frankl en la Mariannengasse, de Viena.

Las grabaciones magnetofónicas de la conversación que
se reproduce en las páginas siguientes, así como el original en
las que estas últimas se basan, confeccionado en el verano de
1984, estuvieron durante muchos años en el archivo póstu-

* Traducción de Roberto H. Bernet.

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 9



mo privado de Viktor Frankl sin que nadie tuviese conoci-
miento de su existencia. Sólo en mayo de 2004 se encontra-
ron tanto el manuscrito como las cintas magnetofónicas en
el marco del trabajo de catalogación del archivo. Todo indi-
ca que Frankl había planeado publicar el libro y que tal pu-
blicación era inminente. En 1984, ambos autores deben de
haber escrito en común el Prefacio y fijado el título del libro.
No se sabe por qué razón, finalmente, la obra no llegó a publi-
carse. El borrador hallado en el archivo póstumo contiene
pruebas de impresión, lo que corrobora la sospecha de que el
plan de publicación se encontraba en un estadio relativamente
avanzado. No obstante, las pruebas de impresión no contie-
nen indicación alguna de editorial, por lo que las investiga-
ciones sobre el contexto de la planeada publicación del libro
no pudieron prosperar. Tampoco las averiguaciones realizadas
en las editoriales de habla alemana en las que editaban sus
libros Frankl y Lapide condujeron a nuevos resultados sobre
las razones de la no publicación. 

Es posible que el mismo manuscrito brinde más informa-
ciones, en cuanto que contiene numerosas correcciones y com-
plementos introducidos por los autores. La forma, el tipo y
el contenido de las notas y adiciones sugieren la realización
de, por lo menos, dos pasos de corrección por parte de cada
uno de los autores. Consecuentemente, ambos corrigieron el
texto íntegro y ampliaron sus propias aportaciones a la con-
versación por lo menos dos veces. Ese hecho, unido a la pos-
terior redacción del Prefacio y a las indicaciones elaboradas
para la editorial, sugieren que se había planeado una pronta
publicación del libro. Por otro lado, si los autores hubiesen
acordado no publicarlo por razones de contenido, cabe supo-
ner que no habrían realizado las dos lecturas de corrección ni
hubiesen encabezado el original corregido con el Prefacio y

10

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 10



las instrucciones para la editorial. Otro argumento en contra
de un abandono prematuro del plan de publicación consis-
te en que los autores tenían motivos de sobra para estar con-
formes con los resultados de su larga conversación; o, por lo
menos, seguramente tenían consciencia de que sus lectores
hubiesen estado agradecidos de poder participar del encuen-
tro entre Frankl y Lapide. Además, se sabe que la relación
amistosa de Viktor Frankl y Pinchas Lapide se vio profun-
dizada gracias a su encuentro en Viena. Esta circunstancia
excluye otro motivo que podría explicar la no publicación del
libro en su momento.

Gracias a la editorial Gütersloher Verlagshaus hemos toma-
do conocimiento de que la relativa brevedad de este opúsculo
podría haber sido una razón para que la editorial abandonase
los planes de publicación. Tanto más afortunada resulta enton-
ces su decisión de retomar este proyecto abandonado en 1984.

Al encontrarse el original de este libro en el archivo pós-
tumo de Frankl, había que reiniciar la tarea en el mismo lugar
donde se había interrumpido veinte años atrás, e incluir las
correcciones y adiciones incorporadas por los autores en 
las pruebas de impresión. Las notas de Lapide ya estaban
mecanografiadas. Además, el original contenía, junto a com-
plementos también mecanografiados de Frankl, alrededor de
50 agregados manuscritos del psicólogo vienés anotados en
estenografía de Gabelsberg, no utilizada ya en la actualidad.1

La versión que ahora presentamos incorpora todas las adi-
ciones y correcciones de los autores. Todo indica que ellos
habían dado mucha importancia a mantener el carácter dialo-
gal del libro, puesto que los complementos y las correcciones

11

1. Quiero agradecer aquí a Hans Gebhardt por su apoyo en la tra-
ducción de las anotaciones estenográficas de Viktor E. Frankl.

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 11



introducidas se reducen a unas pocas y leves modificaciones,
y sólo en muy pocos casos constituyen intervenciones más
de fondo en el contenido, la forma y la línea argumental del
diálogo.

Esta breve exposición del trasfondo histórico y formal del
presente opúsculo muestra que son varios los puntos de vista
según los cuales se diferencia de las publicaciones conocidas de
Frankl. También la orientación temática del libro ofrece muchos
aspectos nuevos y cosas que Frankl no había dicho hasta ese
momento de esa manera y con esa apertura. Posiblemente, este
hecho dependa especialmente de que la forma dialogada posi-
bilita probar y desarrollar conceptos durante la misma discu-
sión y, dado el caso, rechazarlos nuevamente, de modo que el
tenor vinculante de las ideas y argumentos expuestos es menor
de lo que es el caso, por ejemplo, en las conocidas obras prin-
cipales de Frankl. Aparte de este libro sólo ha aparecido una
obra más de Frankl en forma de diálogo (Frankl / Kreuzer
1982). Esta última contiene dos conferencias y dos extensas
entrevistas con Frankl, pero la diferencia decisiva de esa publi-
cación (y de otras innumerables entrevistas de Frankl) con 
respecto a la conversación que presentamos estriba en que,
aquí, se encuentran dos interlocutores en un diálogo de igual
a igual. En las entrevistas, en las que Frankl debía explicar
los rasgos fundamentales de su logoterapia, recurría por regla
general a formulaciones preexistentes y fórmulas probadas. En
este libro, la situación es diferente: aquí se encuentran dos
investigadores que no sólo se exponen mutuamente sus pun-
tos de vista sino que, por largos tramos de la conversación,
desarrollan nuevas ideas en común y las ponen en discusión
en el ámbito protegido de una amistad tanto personal como
intelectual. El mismo Frankl se expresa en ese sentido hacia el
final de la conversación cuando dice:

12

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 12



Fíjese que la única manera en la que puedo expresar mi res-
peto personal por usted es decir cosas que nunca he dicho aún,
confiarle cosas que incluso tampoco he pensado todavía. (Véa-
se pág. 144.)

Y, realmente, pocas son las veces en las que Frankl se
manifestó de forma tan abierta y extensa acerca de sus pro-
pias concepciones religiosas como en este caso. Estas mani-
festaciones personales se hacen accesibles al lector sobre todo
si las contempla en el contexto global de las afirmaciones de
Frankl sobre psicología y filosofía de la religión, razón por
la cual cabe agregar aquí una breve introducción a los con-
tenidos de la posición de Viktor Frankl acerca de la cuestión
religiosa.

LOGOTERAPIA Y RELIGIÓN

Al considerar la obra de Frankl en su conjunto, en general lla-
ma primero la atención el hecho de que, si bien Frankl enca-
ra a menudo preguntas religiosas, las trata sin embargo de for-
ma sumamente cautelosa y reservada. Así, Frankl plantea
siempre sus consideraciones sobre la religión en dependencia
de la fórmula pragmática de que, en el marco de la línea de
investigación psicológica por él fundada, la religión y la 
fe deben entenderse en todo caso «solamente» como tema y
no como posición básica (véase Frankl 1972/1982>2002,
114). No obstante, el modelo psicológico de Frankl toma la
religiosidad y la fe del ser humano en su autenticidad y, así,
la toma lo suficientemente en serio como para no incurrir 
en la pretensión de explicar la religión total y exclusivamen-
te desde la perspectiva psicológica.

13

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 13



En general ha sido una inquietud de Frankl no aplicar las
categorías de explicación psicológica en ámbitos donde, a 
partir de un cierto punto, su empleo deja de acertar en las
necesidades originarias del hombre y tematiza mecanismos
exclusivamente psicológicos y psiquiátricos, cuando, en el
fondo, ya no están operando procesos psíquicos sino inquie-
tudes espirituales. En tal sentido, y haciendo referencia a las
personalidades de F. Dostoievsky y Bernadette Soubirous, psi-
quiátricamente caracterizables como patológicas, Frankl advier-
te acerca del límite del enfoque psicológico:

Pues tanto la producción artística de uno como el encuentro
religioso de la otra se encuentran fuera del plano psiquiátri-
co. (Frankl 1946a/1998, 51.)

Dicho de otro modo, la inquietud de Frankl es percibir
al ser humano no sólo en su constitución psíquica sino tam-
bién en su espiritualidad y personalidad, con independen-
cia de que manifieste o no posturas de cosmovisión, y de cuá-
les sean las que manifiesta. Esta idea fue durante largo tiempo
algo novedoso (y lo sigue siendo en parte hoy en día), pues-
to que la mayoría de las teorías psicológicas corrientes veían
en la religiosidad del hombre una mera expresión de procesos
psíquicos, y, por lo general, bajo un signo poco honorable.2

14

2. Por ejemplo, religión como resultado, en el individuo, de «los con-
flictos, nunca superados del todo, que nacieron en su infancia en torno
del complejo paterno» (Freud 1927/1986, 30); como «búsqueda instin-
tiva de protección» (Pavlov, según Grom 1992>1994, 92); como «supe-
ración del miedo a la muerte mediante la esperanza de inmortalidad»
(Malinowski, según Grom 1992>1994, 94); como fruto del «deseo de
conservar y acrecentar un concepto positivo de sí mismo» (Spilka, según
Grom 1992>1994, 119).

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 14



Por eso, la logoterapia de Frankl fue recibida con gratitud
sobre todo por aquellos que no querían seguir viendo al hom-
bre religioso bajo una sospecha psicoterapéutica general.
No obstante, el interés de Frankl no era tanto proteger la reli-
gión en cuanto tal frente a los reduccionismos psicológicos
sino preservar a la misma psicología de transgredir metódica,
formal y materialmente los límites de su propio potencial
explicativo. En efecto, todo intento de explicar la religión y
la fe de forma exclusivamente intra-psíquica sólo es plausible
como programa de investigación en cuanto a los conceptos y
el contenido cuando se puede dejar en claro que las inquietudes
espirituales que se expresan en la religión pueden proyectarse
sin mengua a procesos y mecanismos psíquicos. Lo ideal sería
que la demostración de este modelo fuese empírica. Pero tal
comprobación está todavía pendiente y no se ve (ni resulta
fácilmente imaginable en lo conceptual) cómo sería posible
semejante demostración, si acaso lo fuese, sin presuponer 
a su vez un programa de investigación reductivo (y, con ello,
sin presuponerse a sí mismo).

En consecuencia, el verdadero paso de desarrollo que rea-
liza la psicología de la religión con Frankl es, en el fondo, una
retirada de ámbitos espirituales que, en principio, no eran
completamente accesibles desde una perspectiva psicológica.
Para Frankl, la religiosidad es expresión de la búsqueda huma-
na de sentido y, como expresión de la búsqueda de sentido,
irreductible e incuestionable como esa misma búsqueda.

Con respecto a la postura de la logoterapia frente a la reli-
gión pueden retenerse tres afirmaciones fundamentales que
habrán de profundizarse todavía en esta introducción: pri-
mero, Frankl reconoce a la religiosidad el legítimo papel que
ella puede desempeñar —o no— en la vida del individuo;
segundo, Frank le reconoce asimismo a la religiosidad, desde

15

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 15



el punto de vista de la historia de las ideas, la significación
que le corresponde como búsqueda humana por el sentido;
y, tercero, la mantiene tan al margen de la terapia como está
indicado por la necesaria reserva del médico y terapeuta en
asuntos de cosmovisión. Comprometido con la neutralidad
médica, Frankl se limita a reconocer qué es lo que mueve al
hombre religioso, sin hacer una valoración psicológica de su
inquietud o emitir un juicio de contenido sobre la expresión
de su búsqueda religiosa. La logoterapia no está en condicio-
nes de decir más que eso con relación a la religión en cuan-
to tal, y tampoco tendría atribuciones para decir más en vir-
tud de sus propios presupuestos como psicoterapia y como
atención médica del alma.

Pero la logoterapia puede (y, como psicoterapia, a veces
debe) hacer del hombre religioso su objeto de tratamiento, y
en este punto puede avanzar más que en la consideración
de la religión en cuanto tal. En efecto, ningún modelo psico-
lógico que tenga interés en el hombre puede permitirse a lar-
go plazo eliminar de su campo visual la búsqueda religiosa
del ser humano o patologizarla en base a determinadas pre-
misas preestablecidas. La historia de las religiones y de los
mitos ofrece un testimonio de la permanente pregunta del
hombre por el sentido. Esta constante se prolonga a lo largo
de su cambiante historia: el hombre ha sido siempre un ser
que no se contenta con vivir sino que busca constantemen-
te el sentido y fundamento de su ser y actuar. Este asunto tie-
ne una importancia especial para la logoterapia en la medida
en que confirma la comprensión de Frankl acerca del hom-
bre como ser buscador de sentido. Por esa razón, para la logo-
terapia son mucho más importantes las inquietudes del hom-
bre religioso que las inquietudes de la religión en cuanto
tal. Esto se muestra también nítidamente en la amplia defi-

16

maqueta Frankl  18/1/05  18:29  Página 16


