Viktor Frankl
Pinchas Lapide

BUSQUEDA DE DIOS
Y SENTIDO DE LA VIDA

Didlogo entre un tedlogo y un psicdlogo

Traduccién de
GILBERTO CANAL MARCOS

Herder



Titulooriginal: Gottsuche und Sinnfrage. Ein Gesprich
Traduccién: Gilberto Canal Marcos

© 2005, Giitersloher Verlagshaus GmbH, Giitersloh
© 2005, Herder Editorial, S.L., Barcelona

2.2 edicion, 6.2 impresion, 2021

ISBN: 978-84-254-2833-3

Cualquier forma de reproduccidn, distribucién, comunicacién publica

o transformacién de esta obra solo puede ser realizada con la autorizacién
de sus titulares, salvo excepcién prevista por la ley. Dirfjase a CEDRO
(Centro de Derechos Reprogrificos) si necesita reproducir algtn fragmento
de esta obra (wwww w.conlicencia.com).

Imprenta: Sagrafic
Depésitolegal: B - 28.588-2012

Printed in Spain — Impreso en Espafia

Herder

www.herdereditorial.com



INDICE

Acerca de este libro
por Alexander Batthyany

9

Viktor Frankl, su vida y su obra
por Alexander Batthyany

25

Pinchas Lapide, su vida y su obra

por Ruth Lapide
43

Prélogo
por Viktor Frankl y Pinchas Lapide
55

Didlogo entre un teélogo y un psicélogo

57






ACERCA DE ESTE LIBRO*

Viktor Frankl ha dejado una vasta obra literaria. Muchos de
sus libros —sobre todo El hombre en busca de sentido y Psicoa-
ndlisis y existencialismo— se han establecido ya hace mucho
tiempo como cldsicos en todo el mundo. Algo menos conoci-
do para la opinién publica en general resulta Frankl como autor
de mds de 400 articulos cientificos y filos6ficos en los que, en
su condicién de psiquiatra y neurélogo, se interna algunas veces
en dmbitos colindantes con su trabajo de investigacién propia-
mente dicho. El presente optisculo pertenece también a esa
rama de su vasta obra. El mismo surgié a partir de una conver-
sacién de varias horas entre el cientifico de las religiones judio
Pinchas Lapide y Viktor Frankl, que tuvo lugar en agosto de
1984 en la casa de Frankl en la Mariannengasse, de Viena.
Las grabaciones magnetofdnicas de la conversacién que
se reproduce en las pdginas siguientes, as{ como el original en
las que estas dltimas se basan, confeccionado en el verano de
1984, estuvieron durante muchos afios en el archivo péstu-

*Traduccién de Roberto H. Bernet.



mo privado de Viktor Frankl sin que nadie tuviese conoci-
miento de su existencia. S6lo en mayo de 2004 se encontra-
ron tanto el manuscrito como las cintas magnetofénicas en
el marco del trabajo de catalogacién del archivo. Todo indi-
ca que Frankl habia planeado publicar el libro y que tal pu-
blicacién era inminente. En 1984, ambos autores deben de
haber escrito en comtun el Prefacio y fijado el titulo del libro.
No se sabe por qué razén, finalmente, la obra no llegé a publi-
carse. El borrador hallado en el archivo péstumo contiene
pruebas de impresién, lo que corrobora la sospecha de que el
plan de publicacién se encontraba en un estadio relativamente

avanzado. No obstante, las pruebas de impresién no contie-
nen indicacién alguna de editorial, por lo que las investiga-
ciones sobre el contexto de la planeada publicacién del libro
no pudieron prosperar. Tampoco las averiguaciones realizadas
en las editoriales de habla alemana en las que editaban sus
libros Frankl y Lapide condujeron a nuevos resultados sobre
las razones de la no publicacién.

Es posible que el mismo manuscrito brinde m4s informa-
clones, en cuanto que contiene NUMeErosas correcciones y com-
plementos introducidos por los autores. La forma, el tipo y
el contenido de las notas y adiciones sugieren la realizacién
de, por lo menos, dos pasos de correccién por parte de cada
uno de los autores. Consecuentemente, ambos corrigieron el
texto {ntegro y ampliaron sus propias aportaciones a la con-
versacién por lo menos dos veces. Ese hecho, unido a la pos-
terior redaccién del Prefacio y a las indicaciones elaboradas
para la editorial, sugieren que se habia planeado una pronta
publicacién del libro. Por otro lado, si los autores hubiesen
acordado no publicarlo por razones de contenido, cabe supo-
ner que no habrian realizado las dos lecturas de correccién ni
hubiesen encabezado el original corregido con el Prefacio y

10



las instrucciones para la editorial. Otro argumento en contra
de un abandono prematuro del plan de publicacién consis-
te en que los autores tenfan motivos de sobra para estar con-
formes con los resultados de su larga conversacién; o, por lo
menos, seguramente tenfan consciencia de que sus lectores
hubiesen estado agradecidos de poder participar del encuen-
tro entre Frankl y Lapide. Ademds, se sabe que la relacién
amistosa de Viktor Frankl y Pinchas Lapide se vio profun-
dizada gracias a su encuentro en Viena. Esta circunstancia
excluye otro motivo que podria explicar la no publicacién del
libro en su momento.

Gracias a la editorial Giitersloher Verlagshaus hemos toma-
do conocimiento de que la relativa brevedad de este opdsculo
podria haber sido una razén para que la editorial abandonase
los planes de publicacién. Tanto mds afortunada resulta enton-
ces su decision de retomar este proyecto abandonado en 1984.

Al encontrarse el original de este libro en el archivo pds-
tumo de Frankl, habfa que reiniciar la tarea en el mismo lugar
donde se habia interrumpido veinte afos atrds, e incluir las
correcciones y adiciones incorporadas por los autores en
las pruebas de impresién. Las notas de Lapide ya estaban
mecanografiadas. Ademds, el original contenfa, junto a com-
plementos también mecanografiados de Frankl, alrededor de
50 agregados manuscritos del psicélogo vienés anotados en
estenografia de Gabelsberg, no utilizada ya en la actualidad.!

La versién que ahora presentamos incorpora todas las adi-
ciones y correcciones de los autores. Todo indica que ellos
habian dado mucha importancia a mantener el cardcter dialo-
gal del libro, puesto que los complementos y las correcciones

1. Quiero agradecer aquf a Hans Gebhardt por su apoyo en la tra-
duccidn de las anotaciones estenogréficas de Viktor E. Frankl.

11



introducidas se reducen a unas pocas y leves modificaciones,
y s6lo en muy pocos casos constituyen intervenciones mds
de fondo en el contenido, la forma y la linea argumental del
didlogo.

Esta breve exposicién del trasfondo histérico y formal del
presente oputsculo muestra que son varios los puntos de vista
segtin los cuales se diferencia de las publicaciones conocidas de
Frankl. También la orientacién temdtica del libro ofrece muchos
aspectos nuevos y cosas que Frankl no habia dicho hasta ese
momento de esa manera y con esa apertura. Posiblemente, este
hecho dependa especialmente de que la forma dialogada posi-
bilita probar y desarrollar conceptos durante la misma discu-
sidén y, dado el caso, rechazarlos nuevamente, de modo que el
tenor vinculante de las ideas y argumentos expuestos es menor
de lo que es el caso, por ejemplo, en las conocidas obras prin-
cipales de Frankl. Aparte de este libro sélo ha aparecido una
obra mds de Frankl en forma de didlogo (Frankl / Kreuzer
1982). Esta dltima contiene dos conferencias y dos extensas
entrevistas con Frankl, pero la diferencia decisiva de esa publi-
cacién (y de otras innumerables entrevistas de Frankl) con
respecto a la conversacién que presentamos estriba en que,
aqui, se encuentran dos interlocutores en un didlogo de igual
a igual. En las entrevistas, en las que Frankl debfa explicar
los rasgos fundamentales de su logoterapia, recurria por regla
general a formulaciones preexistentes y férmulas probadas. En
este libro, la situacién es diferente: aqui se encuentran dos
investigadores que no sélo se exponen mutuamente sus pun-
tos de vista sino que, por largos tramos de la conversacidn,
desarrollan nuevas ideas en comun y las ponen en discusién
en el dmbito protegido de una amistad tanto personal como
intelectual. El mismo Frankl se expresa en ese sentido hacia el
final de la conversacién cuando dice:

12



Fijese que la tinica manera en la que puedo expresar mi res-
peto personal por usted es decir cosas que nunca he dicho aun,
confiarle cosas que incluso tampoco he pensado todavia. (Véa-

se pdg. 144.)

Y, realmente, pocas son las veces en las que Frankl se
manifesté de forma tan abierta y extensa acerca de sus pro-
pias concepciones religiosas como en este caso. Estas mani-
festaciones personales se hacen accesibles al lector sobre todo
si las contempla en el contexto global de las afirmaciones de
Frankl sobre psicologia y filosofia de la religién, razén por
la cual cabe agregar aqui una breve introduccién a los con-
tenidos de la posicién de Viktor Frankl acerca de la cuestién
religiosa.

LOGOTERAPIA Y RELIGION

Al considerar la obra de Frankl en su conjunto, en general lla-
ma primero la atencién el hecho de que, si bien Frankl enca-
ra a menudo preguntas religiosas, las trata sin embargo de for-
ma sumamente cautelosa y reservada. Asi, Frankl plantea
siempre sus consideraciones sobre la religién en dependencia
de la férmula pragmdtica de que, en el marco de la linea de
investigacién psicoldgica por él fundada, la religién y la
fe deben entenderse en todo caso «solamente» como tema y
no como posicién bdsica (véase Frankl 1972/1982>2002,
114). No obstante, el modelo psicolégico de Frankl toma la
religiosidad y la fe del ser humano en su autenticidad vy, asi,
la toma lo suficientemente en serio como para no incurrir
en la pretensién de explicar la religién total y exclusivamen-
te desde la perspectiva psicoldgica.

13



En general ha sido una inquietud de Frankl no aplicar las
categorias de explicacién psicolégica en dmbitos donde, a
partir de un cierto punto, su empleo deja de acertar en las
necesidades originarias del hombre y tematiza mecanismos
exclusivamente psicoldgicos y psiquidtricos, cuando, en el
fondo, ya no estdn operando procesos psiquicos sino inquie-
tudes espirituales. En tal sentido, y haciendo referencia a las
personalidades de F. Dostoievsky y Bernadette Soubirous, psi-
quidtricamente caracterizables como patoldgicas, Frankl advier-
te acerca del limite del enfoque psicolégico:

Pues tanto la produccién artistica de uno como el encuentro
religioso de la otra se encuentran fuera del plano psiquidtri-

co. (Frankl 1946a/1998, 51.)

Dicho de otro modo, la inquietud de Frankl es percibir
al ser humano no sélo en su constitucién psiquica sino tam-
bién en su espiritualidad y personalidad, con independen-
cia de que manifieste o no posturas de cosmovisién, y de cud-
les sean las que manifiesta. Esta idea fue durante largo tiempo
algo novedoso (y lo sigue siendo en parte hoy en dfa), pues-
to que la mayoria de las teorfas psicoldgicas corrientes vefan
en la religiosidad del hombre una mera expresion de procesos
psiquicos, y, por lo general, bajo un signo poco honorable.?

2. Por ejemplo, religién como resultado, en el individuo, de «los con-
flictos, nunca superados del todo, que nacieron en su infancia en torno
del complejo paterno» (Freud 1927/1986, 30); como «busqueda instin-
tiva de proteccién» (Pavlov, segtiin Grom 1992>1994, 92); como «supe-
racién del miedo a la muerte mediante la esperanza de inmortalidad»
(Malinowski, segin Grom 1992>1994, 94); como fruto del «deseo de
conservar y acrecentar un concepto positivo de s{ mismo» (Spilka, segin

Grom 199251994, 119).
14



Por eso, la logoterapia de Frankl fue recibida con gratitud
sobre todo por aquellos que no querfan seguir viendo al hom-
bre religioso bajo una sospecha psicoterapéutica general.
No obstante, el interés de Frankl no era tanto proteger la reli-
gién en cuanto tal frente a los reduccionismos psicoldgicos
sino preservar a la misma psicologia de transgredir metédica,
formal y materialmente los limites de su propio potencial
explicativo. En efecto, todo intento de explicar la religién y
la fe de forma exclusivamente intra-psiquica sélo es plausible
como programa de investigacidon en cuanto a los conceptos y
el contenido cuando se puede dejar en claro que las inquietudes
espirituales que se expresan en la religién pueden proyectarse
sin mengua a procesos y mecanismos psiquicos. Lo ideal serfa
que la demostracién de este modelo fuese empirica. Pero tal
comprobacién estd todavia pendiente y no se ve (ni resulta
facilmente imaginable en lo conceptual) cémo serfa posible
semejante demostracidn, si acaso lo fuese, sin presuponer
a su vez un programa de investigacién reductivo (y, con ello,
sin presuponerse a s mismo).

En consecuencia, el verdadero paso de desarrollo que rea-
liza la psicologfa de la religién con Frankl es, en el fondo, una
retirada de dmbitos espirituales que, en principio, no eran
completamente accesibles desde una perspectiva psicolégica.
Para Frankl, la religiosidad es expresién de la bisqueda huma-
na de sentido y, como expresion de la bisqueda de sentido,
irreductible e incuestionable como esa misma bdsqueda.

Con respecto a la postura de la logoterapia frente a la reli-
gién pueden retenerse tres afirmaciones fundamentales que
habrén de profundizarse todavia en esta introduccién: pri-
mero, Frankl reconoce a la religiosidad el legitimo papel que
ella puede desempenar —o no— en la vida del individuo;
segundo, Frank le reconoce asimismo a la religiosidad, desde

15



el punto de vista de la historia de las ideas, la significacién
que le corresponde como busqueda humana por el sentido;
y, tercero, la mantiene tan al margen de la terapia como estd
indicado por la necesaria reserva del médico y terapeuta en
asuntos de cosmovisién. Comprometido con la neutralidad
médica, Frankl se limita a reconocer qué es lo que mueve al
hombre religioso, sin hacer una valoracién psicolégica de su
inquietud o emitir un juicio de contenido sobre la expresién
de su busqueda religiosa. La logoterapia no estd en condicio-
nes de decir mds que eso con relacién a la religién en cuan-
to tal, y tampoco tendria atribuciones para decir mds en vir-
tud de sus propios presupuestos como psicoterapia y como
atencién médica del alma.

Pero la logoterapia puede (y, como psicoterapia, a veces
debe) hacer del hombre religioso su objeto de tratamiento, y
en este punto puede avanzar mds que en la consideracién
de la religién en cuanto tal. En efecto, ningtin modelo psico-
l8gico que tenga interés en el hombre puede permitirse a lar-
go plazo eliminar de su campo visual la busqueda religiosa
del ser humano o patologizarla en base a determinadas pre-
misas preestablecidas. La historia de las religiones y de los
mitos ofrece un testimonio de la permanente pregunta del
hombre por el sentido. Esta constante se prolonga a lo largo
de su cambiante historia: el hombre ha sido siempre un ser
que no se contenta con vivir sino que busca constantemen-
te el sentido y fundamento de su ser y actuar. Este asunto tie-
ne una importancia especial para la logoterapia en la medida
en que confirma la comprensién de Frankl acerca del hom-
bre como ser buscador de sentido. Por esa razén, para la logo-
terapia son mucho mds importantes las inquietudes del hom-
bre religioso que las inquietudes de la religién en cuanto
tal. Esto se muestra también nitidamente en la amplia defi-

16



